
ST. WOLFGANG
PIPPING



 
„Das christliche Bild ist ein Bericht von dem, was war,
eine Ahnung von dem, was kommen soll......“          

 Max Hasse

 

 2 



Liebe Kirchenbesucherin, lieber Kirchenbesucher!

Herzlich willkommen in der St. Wolfgangskirche in Pipping.

Woher der kleine Weiler Pipping seinen - erstmals 1325 urkundlich erwähnten -
Namen führt, ist nicht gesichert. Wahrscheinlich lässt er sich aber auf den fränkischen
Hausmeier Pipin d. Jüngeren zurückführen, der von 742 bis 746 auf dem
Weihenstephaner Berg in Freising residierte und gerne der Jagd huldigte. Die Gegend
an der Würm war vom frühen Mittelalter bis in die Barockzeit hinein als Jagdrevier
besonders geschätzt. [1]

Ein weiser Ordensmann unserer Tage hat St. Wolfgang einmal die „Bauernstube des
lieben Gottes“ genannt. In einer Bayerischen Kunstgeschichte aus dem Jahr 1928
findet man die Bemerkung: „So unberührte Stimmungseinheit wie dort, wird man
nicht leicht wiederfinden“.

Dieses Heft soll nicht der Versuch sein, das Bauwerk zu „erklären“, sondern will
Hinweise zum Verstehen geben und vielleicht einen Weg zeigen vom Verstehen zum
Begreifen.

3



GESCHICHTE

Die Kirche St. Wolfgang verdankt ihre Entstehung - ebenso wie die zehn Jahre
später gebaute Schlosskapelle in der Blutenburg und die nochmals ein Jahrzehnt
später entstandene Kirche St. Martin in Untermenzing - der Baulust Herzog
Sigismunds (1439-1501). Sie steht schon früh für die „liberalitas (= Freizügigkeit)
bavarica“ in ihrem besten Wortsinn. Sigismund war der zweitälteste Sohn
Albrechts III, der in erster - nicht standesgemäßen - Ehe mit der bürgerlichen
Agnes Bernauer verheiratet gewesen war  Nach deren Tod 1435 – sie wurde auf
Geheiß Herzog Ernsts in der Donau ertränkt – hatte Albrecht III. in zweiter Ehe
Anna von Braunschweig geheiratet. Ihr Sohn Sigismund regierte nach dem Tode
seines Vaters und seines älteren Bruders Johann II. zunächst allein (1463-1465)
und dann zusammen mit seinem jüngeren Bruder Albrecht IV.. 1467 verzichtete
Sigismund auf die Regentschaft und zog sich auf die Blutenburg zurück. Er hatte
sich, neben einer Apanage von viertausend Gulden, vor allem die Blutenburg

[2].

4



und etliche Schlösser (z.B. Dachau, Grünwald und Starnberg) als Alterssitz sowie
das sogenannte geistliche Legat ausbedungen.
Einerseits dem religiösen Empfinden seiner Zeit folgend, andererseits aber auch als
Gegengewicht dazu, dass der Ortsbischof in Freising und nicht am Herzogssitz
München residierte , deutete er dieses Legat nicht im engeren Sinn als Auftrag bei
der Vergabe geistiger Ämter, sondern als allgemeine Pflicht und Befugnis zur
Förderung des Kirchenbaus. So legte er auf Grund dieses Vorbehalts 1468 den
Grundstein zum Neubau der Münchner Frauenkirche und ließ es dafür nicht an
finanzieller und organisatorischer Förderung fehlen.

[3]

Der Bau der Frauenkirche löste einen gewaltigen Aufschwung des Kirchenbaus auf
dem flachen Lande um München herum aus, dem wir zahlreiche Kirchen von
höchster Qualität verdanken. Besondere Bedeutung ist dabei der schwierigen Arbeit
des Dachstuhlbaus beizumessen. Der Zimmerermeister Heinrich von Straubing, der
die Dachstühle in München, Pipping und Blutenburg schuf, genoss gleiches
Ansehen wie Jörg von Halsbach.[4]

5



Pipping war bis in die Neuzeit hinein Filialkirche von Aubing. Wenn man von den
heutigen Siedlungszusammenhängen ausgeht, erscheint das überraschend. Aubing war
jedoch im frühen Mittelalter der kirchliche Hauptort der Gegend östlich der Aubinger
Lohe mit einer stattlichen Reihe von Filialkirchen , wobei eine Kirche in Pipping in
diesem Zusammenhang erst sehr spät erwähnt wird.

[5]

1881 wird Pasing nach vielhundertjähriger Zugehörigkeit zu Aubing davon losgelöst.
Die Kirchen der Ortschaften Pipping, Obermenzing Blutenburg und Laim werden zu
Filialkirchen Pasings.  1922 wird die Pfarrei Leiden Christi von Pasing getrennt und
Pipping Teil der neuen Pfarrei.

[6]

Der Bau des Nymphenburger Schlosses hatte schon die gesellschaftliche Bedeutung der
Blutenburg gemindert; sie war Refugium für Gattinnen und Favoritinnen der Kurfürsten.
Solche Entwicklungen berührten nicht die Funktion der Wolfgangskirche als Point de
Vue in der Landschaftsarchitektur des Nymphenburger Parks. Der Hauptkanal auf der
Parkseite und der Waisenhauskanal auf der Stadtseite bilden die Mittelachse der weit in
die Landschaft wirkenden Schlossanlage. Von der parkseitigen Freitreppe des
Mittelpavillons aus lenkten drei Sichtachsen des ehemaligen Barockgartens den Blick
links nach Pasing(38), zentral auf die Kirche St. Wolfgang(37) in Pipping und rechts auf
das Schloss Blutenburg(39) in Obermenzing.  Diese gewollten Blickbezüge
verdeutlichen historische Verbindungen zwischen der Sommerresidenz Nymphenburg
und dem Herrschaftsbereich der Kurfürstenfamilie an der Würm.

[7]

Johann Adam von Zisla, Schloss Nymphenburg, um 1723, Ausschnitt, Staatliche Graphische Sammlung München

6



KIRCHENBAU

Mit Urkunde vom 19. Juni 1477 erwarb Sigismund vom
Kloster Wessobrunn einen Bauplatz für die neue Kirche
in Pipping. Auch dieser Kauf verdeutlichte die
Schenkungspolitik Tassilos III.  Diese diente dazu, die
Macht des karolingisch gesonnenen Bistums Freising
einzugrenzen.

[8]

Der Neubau ersetzte ein wohl aus der Mitte des 14. Jh.
stammendes Kirchlein von 11,60 x 4,5 Metern, über das
wir keine genaueren Informationen mehr haben. Über
die Ordnung der kirchlichen Verhältnisse auf dem
flachen Land im frühen Mittelalter wissen wir ohnehin
wenig. Weil sich die Besiedlung aus der Kultur
ländlicher befestigter Anwesen heraus entwickelte. ,
kann angenommen werden, dass es sich um ein sog.
laieneigenes Kirchlein handelte, das vom Grundbesitzer,
dem Maier, auf seinem eigenen Grund und Boden
errichtet wurde.  Archäologische Untersuchungen im
Jahr 1977 haben überraschenderweise ergeben, dass
das spätgotische Sakramentshaus der heutigen Kirche
auf der Altarsubstruktion des romanischen
Vorgängerbaus gründet. .

[9]

[10]

[11

Mit dem Bau der St. Wolfgangskirche beauftragte Herzog Sigismund 1478 den an der
Bauhütte der Münchner Marienkirche tätigen Jörg von Halsbach. Er ließ, als der Bau
der Marienkirche in München stagnierte, Baumaterial nach Pipping bringen und
beschäftigte dort die Arbeiter der Bauhütte weiter. Die jetzt an der südlichen
Innenwand über dem Portal angebrachte Schrifttafel (1480 gemalt und 1848
renoviert) berichtet, dass die Kirche am „suntag vor der Hymelfart Maria der
Junkfrawn zart“, also am 13. August des Jahres 1480, geweiht wurde.
Dies bezeugen Weihekreuze, bei dem der Bischof an der Kircheninnenwand zwölf
Kreuzeszeichen mit heiligem Öl salbt. Sie versinnbildlichen die zwölf Apostel als
Stützen der Kirche. In den drei Weihekreuzen an der Südwand des Langhauses
weisen die Finger der segnenden Schwurhand nach Osten auf den Altar hin, in den
drei Kreuzen auf der gegenüberliegenden Nordseite deutet die Hand nach Westen
zum dortigen in den Friedhof führenden Ausgang. Im Altarraum sind sechs Kreuze mit
Dulderhaupt reichlicher gestaltet. Üblicherweise setzen in gotischen Kirchen über den
Apostelfiguren die Rippengewölbe an; in den Landkirchen Sigismunds hingegen
fehlen Stützpfeiler als Gewölbeansätze.

7



Der kurzen Bauzeit von zwei Jahren ist das selten
einheitliche Bild dieser reichen gotischen
Landkirche zu verdanken.
Auf den herzoglichen Gönner weist an der
südlichen Außenwand der einschiffigen Kirche
das „fürstlich anmutende Portal“ hin. Das
Spitzbogentor ist von einem Mauerrahmen
gefasst, in dessen Zwickel Wappenschilde gemalt
sind. Die Sonnenuhr stammt zwar nicht mehr aus
der Entstehungszeit ist aber von Dieter Birmann
einfühlsam rekonstruiert.[12]

Der Turm steigt an der Südseite des Schiffes
neben dem Chor empor. Er hatte anfänglich das
für die Münchner Landkirchen typische
Satteldach.[13]

Erst 1855 erhielt er das heutige Spitzdach, das
seine Wuchtigkeit minderte. Bei den
Restaurierungsarbeiten 2018 wurde dieses
originalgetreu, allerdings etwas höher, ersetzt.
Die Freskobemalung des Turmes entspricht einer
Fassung aus dem frühen 16. Jh. und verbindet
spätgotische Farbgebung mit Stilelementen der
anbrechenden Renaissance.

Ebenfalls der herzoglichen Repräsentation dient das Maßwerkfries unterhalb der
Trauffe mit den Wappenschildern des Hauses Wittelsbach und verschwägerter
Herrscherhäuser: Süden: Pfalz-Löwe, Visconti-Schlange, Braunschweig-Panther;
Südost: Bayern/Pfalz-Löwe, Bogen-Raute, Kleve;
Nordost: Bayern/Pfalz, Habsburg; Osten: Habsburg-Reichsadler, Bayern;
Norden: Braunschweig, Seeland, Holland.

8



Die Kirche zeigte sich noch im 19. Jh. in einem
desolaten Zustand. Eine umfassende
Restaurierung der Altäre führte 1904 bis 1906
die Zentrale Gemäldegalerie / Neue
Pinakothek in München durch. Eine feinfühlige
Reinigung der Kirche, die 1953 Hans
Pfohmann zusammen mit dem bayerischen
Landesamt für Denkmalpflege durchgeführt
hatte, brachte erste Korrekturen der
neugotischen „Auffrischung“ der Wand-
malereien in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts.[14]

Von 1977-1990 wurde - initiiert durch den
damaligen Kirchenrektor - eine auf exakten
Daten und Befunden beruhende planmäßige
Restaurierung in Angriff genommen. Konkrete
Einsturzgefahr, die wohl die Spätfolge eines
Blitzeinschlags im Jahr 1794 war und der Teile
des Turms auf das Gewölbe im Chor hatte
stürzen lassen, erzwang 2008 die Schließung
des Gotteshauses. In den folgenden Jahren
konnte aus Mitteln der Kirchensteuer, der
Bayerischen Landesstiftung, der Deutschen
Stiftung Denkmalschutz sowie des Bezirks
Oberbayern und dank der
Spendenfreundlichkeit der Obermenzinger
Bevölkerung und ihrer Vereine die
Wiederherstellung des Gesamtkunstwerks
finanziert werden.

Seit 2012 vermittelt die Kirche nach vielen
Jahrhunderten wieder einen im Wesentlichen
der Entstehungszeit entsprechendes
einheitliches Bild.[15]

9



INNENRAUM

Der Raumeindruck des Kircheninneren ist bestimmt durch den Kontrast zwischen
dem dunkleren, flachgedeckten kastenartigen Langhaussaal und des stark
eingezogenem Chors. Diese Bühne des „theatrum sacrum“, ist mit leichten Rippen
gewölbt

Die wertvollen Fresken werden nach vorherrschender Ansicht Jan Polack
zugeschrieben. Polack  - um 1450 möglicherweise in München geboren - kommt
1470 nach Wanderschaft in den Niederlanden (Rogier von der Weyden) und Franken
(Veit Stoß) in München an, arbeitet zunächst wohl in der Werkstatt des sog. Meisters
des Möschenfelder Altars. Er richtet um 1479 eine eigene Werkstatt ein, wird ab
1485 mehrmals „Zunftführer“ und 1485 besoldeter Stadtmaler, gestorben ist er wohl
1519.

[16]

Die Fresken in Pipping sind seinem Frühwerk zuzurechnen. Der Zeit gemäß sind es
aber meist Produkte eines Werkstatt-Betriebes; so sind hier zwei Malerhände
spürbar.  Auf der einen Seite weisen Ölberg, Christus vor Pilatus, Marientod und
Prophetenköpfe, mehr auf den Meister des Möschenfelder Altars hin, auf der anderen
Seite ist in der Dornenkrönung, der Geißelung und der Kreuztragung mit den
kompakteren exaltierten Figuren und lebensvollen fratzenhaften Gesichtszügen (vgl.
vor allem die Bilder der unteren Reihe) die Hand Jan Pollaks unverkennbar. Die ganz
auf Passion und Marter eingestellte Frömmigkeit des ausgehenden Mittelalters
verlangte nach immer schmerzlicheren Grausamkeiten zur Erweckung des
Mitgefühls . Jan Polack ist ein „Pedant der Drastik“, typisch für ihn ist eine
etagenförmige Anordnung der Szenen.

[17]

[18]

10



Die nur vom Altarraum aus sichtbare östliche Innenfläche
des Triumphbogens nimmt die - als Fresko sehr seltene -
Darstellung des Tods Mariens ein. Die Bibel berichtet
darüber nichts, wohl aber spätere Apokryphen. [20]

Maria liegt. von ihrem Hausgesinde umgeben in feierlicher
Ruhe auf einem „Himmelbett“. Am Kopfende Petrus in
wallendem Chormantel die Sterbegebete lesend. Vom
Eingang her kommen zwei Frauen ins Sterbezimmer. Rechts
Maria und Johannes mit Sterbekerze. Vier weitere Apostel
sitzen oder knien im Raum. In der Bogenspitze thront
Christus als König, der die Seele seiner Mutter als
weißgekleidetes Mädchen mit fliegenden blonden Zöpfen in
Empfang nimmt.

Statt eines
Bühnenvorhangs zum
„theatrum sacrum“
erkennt man von der
Laibung des
Triumphbogens aus:
die klugen Jungfrauen
mit flackernden nach
oben gerichtete Lampen
und die törichten
Jungfrauen mit nach
unten gehaltenen
Lampen (Mt 25,1-13).[19]

Sie sind wohl von einer
schwächeren Hand aus
der Werkstatt Polacks
geschaffen.

11



Maria v. Magdala
als vornehme
Dame mit
weißem
Salbgefäß (Mk.
16,1-8)

Hofdame mit
weißem
Salbengefäß

ERSTER NÖRDLICHER BOGEN

Christus
erscheint Maria
v. Magdala als
Gärtner (Joh.
20,11-18)[21]

Hofdame mit
goldenem
Salbengefäß

Christus, angetan mit rotem Mantel und
Siegesfahne, entsteigt einem gotischen

Hochgrab

12



ZWEITER NÖRDLICHER BOGEN

Christus in Todesangst vor einem
Felsen betend-
Im Vordergrund Petrus, Jakobus und
Johannes schlafend, im obersten
Bildteil drängen Schergen durch das
Gartentor

Dornenkrönung:
Christus sitzt in einer offenen Halle
auf einem Block, die Henker drücken
die Dornenkrone so fest in die Stirn,
dass sich die Stäbe biegen; ein fünfter
Henker sitzt am Boden und bindet ein
neues Rutenbündel

13



Christus vor Pilatus, von rechts
kommend wohl dessen Frau, für die sich
der Name Claudia Procula eingebürgert
hat.

Geißelung Christi: An einer Säule, die
den Raum zweiteilt, ist der Heiland mit
Stricken gefesselt. In wilder Wut
schlagen fünf Folterknechte auf ihn ein;
einer stemmt seinen Fuß in die Seite
Christi und während die rechte Hand
zuschlägt, hält er sich mit der linken an
dessen langen Haaren fest.
Diese Komposition dürfte Vorbild für das
1490 entstandene Geißelungsbild in St.
Peter (heute Nationalmuseum) sein.

DRITTER NÖRDLICHER BOGEN

14



WEITERE BÖGEN

Die drei nächsten Bögen
zeigen über den jeweiligen
Glasfenstern Büsten von
Männern.

Da die Schrift der
Spruchbänder, die den
Männern beigegeben sind,
nicht mehr erkennbar ist, fällt
die Deutung schwer.
Möglicherweise sind
Propheten, die den Opfertod
Christi vorausgesagt haben,
dargestellt.

15



Das zweite - südöstliche - Fenster schmücken noch sechs aus der
Entstehungszeit stammende Reste der Glasmalereien, die ursprünglich
wohl die ganze Kirche schmückten und den Raum in mystisches Dunkel
tauchte.

SÜDÖSTLICHES FENSTER

Hl. Damian
Salbentopf,

kurzer
Handwerkerkittel

Hl. Cosmas
Harnglas,
Filzkappe,

langer
Gelehrtenrock

Christus am Ölberg

16



Kreuztragung Hl. Wolfgang
Kirchenmodell und

Wappen,
möglicherweise das

des Stifters der
Glasgemälde

Balthasar Mansfeld

Madonna mit Kind,
davor knieend eine

Stifterin

17

Im Mittelalter war man überzeugt vom göttlichen Ursprung des Lichts.
Durch ihr Leuchten machten die Fenster das Himmlische im Irdischen
sichtbar. Gott ging mit dem Licht auf die heiligen Gestalten der Glasbilder
über und war dadurch im Gotteshaus gegenwärtig.[22]



Ein Blick nach oben an die Decke der Chorkapelle zeigt drei Schlusssteine mit farbig
gefassten Tonfigurationen 

     St. Wolfgang,                       Madonna mit Kind                            Wappen.

Wegen der hohen Qualität verdienen die Konsolenbüsten am Fuß der Gewölberippen,
vor allem die beiden an der Ostwand des Chorbogens, besondere Beachtung.

18



Christus soeben verschieden; 
Maria v. Magdala am Fuß des Kreuzes
zusammengesunken; 
ein Soldat - Longinus - öffnet mit der Lanze
die Seite Christi; andere Soldaten würfeln
um seine Habe. 
Sterben der beiden Schächer: die Seele des
rechten in Gestalt eines kleinen Menschen
nimmt ein Engel in Empfang, die des linken
ein Teufel. 

BOGEN TURMWAND

Am Bogen der Turmwand über der Sakristei die überaus anrührenden Darstellungen
der Kreuzigung und der Kreuztragung. Wiederum werden mehrere Einzelheiten im Bild
zusammengefasst.

Die Kreuztragung darunter ist die wohl  großartigste Gestaltung innerhalb des  
Pippinger Freskenzyklus durch die dramaturgische Spannung zwischen der
Niedergeschlagenheit der Anhänger Christi und den Grausamkeiten der
Henkersknechte. Aus dem Stadttor von Jerusalem kommen die heiligen Frauen mit
Johannes, der sich die Tränen aus den Augen wischt. Maria presst in äußerster
Seelenqual die Hände ineinander. Den Hauptteil des Bildes nimmt die Szene mit
Christus ein, unter der Last des Kreuzes fällt er zu Boden. Der Henker tritt mit
eisenbewehrtem Schuh auf die Finger der Linken, mit welcher Christus sich aufstützt,
und zerrt Christus an einem Strick vorwärts.[23]

19



In der Mitte des goldprangenden Schreinaltars thront fast
lebensgroß der Kirchenpatron St. Wolfgang, ikonographisch
durch ein Kirchenmodell ausgewiesen. Er wird von zwei
Leviten (Chorknaben) flankiert, welche die bischöflichen
Insignien Buch und Stab tragen. Der Schrein von hoher
Qualität wird einem namentlich nicht bekannten Meister
zugeschrieben. Er steht der Münchner Werkstätte Erasmus
Grassers  nahe oder mit der Kriechbaum-Werkstatt in
Regensburg in Verbindung.

[24]

Bau einer Kapelle.
Weil der Heilige. die Zeit des
Gottesdienstes verschlafen
hat, will er sich im Zorn die
Füße wundschlagen, doch
Gott gibt ihm zu erkennen,
welche Gnade er
bei ihm habe und der harte

Fels wird weich wie ein Teig.

Verehrung am Grab des
Heiligen
Identifizierbar ist vor allem
die auf den Text des Steins
hinweisende Person: Der
spätere Kaiser Heinrich II
war ein Schüler Wolfgangs.
Nach der Legende soll der
Heilige diesem im Traum die
Wahl zum deutschen König
1002 („nach sex“ Jahren)
vorausgesagt haben.

HAUPTALTAR

20



Ankunft des Heiligen
am Abersee in
Begleitung eines
sichtlich ermüdeten
Ordensmannes und
Versuchung durch den
bösen Geist, der ihn
zwischen zwei
Felswänden
zerquetschen will.

Ein Jäger sucht
Wolfgang in seiner
Zelle auf, um ihn zur
Rückkehr nach
Regensburg zu bewegen.
Die Hunde sollen wohl
an die Treue zu seinem
Bistum erinnern.

21

Die Bilder der Altarflügel zeigen Szenen aus Leben, Kult
und Legende des Hl. Wolfgang (924 – 994).  Sie sind –
wohl aufgrund mehrfacher Veränderung des Altars – nicht
mehr systematisch angeordnet.

[25]

Im Einzelnen zeigen sie Episoden aus der Zeit, als der Hl.
Wolfgang – ab 972 Bischof in Regensburg – im Konflikt
zwischen dem bayerischen Herzog Heinrich d. Zänker und
Kaiser Otto II sich an den Abersee (heutigen Wolfgangsee)
zurückzog.[26]



In der Predella die Büsten des Ersatzapostels Matthias (Beil), wohl auf das Wirken des Hl.
Wolfgang in Trier (mit dem dortigen Grab des Heiligen) hinweisend, sowie der Apostel
Petrus, Johannes der Evangelist (Kelch mit Schlange) und Matthäus (Hellebarde);
dazwischen Maria und Christus

Auf der Rückseite des
Altarschreins zwei gehaltvolle
Engelsdarstellungen, die erst
bei der Restaurierung 1972
freigelegt wurden

Hinzuweisen ist auf den
Tabernakel, der sich an
der Stelle des Altars der
ursprünglichen Kirche
befindet. Bei der
Renovierung 1980
wurde festgestellt, dass
der Tabernakel aus
Bruchstücken z.T. falsch
zusammengesetzt
worden war. Die
Bruchstücke konnten
originalgetreu wieder
zusammengeführt und
die farbliche Fassung
unter Verwendung der
im Mittelalter üblichen
Pigmentierung
rekonstruiert werden.

22



An der Südwand des Langhauses befinden sich zwei Darstellungen mit gleichem
Erzählinhalt wie in den Seitenfügeln des Hauptaltars.
Wegen der thematischen Wiederholung und der verschiedenen künstlerischen
Gestaltung ist es nicht sicher, ob es sich dabei um Teile weiterer verloren gegangener
Flügel des Altars handelt.

Eher anzunehmen ist dies bezüglich der beiden auf der gegenüberliegenden Nordwand
hängenden Tafelbilder, die den Hl. Wolfgang (mit Kirchenmodell) und Hl. Sigismund
darstellen.

23



Die Darstellung der Spuren von Gottheiten,
Heroen und Erleuchteten ist ein
kulturübergreifendes Phänomen. „Sie scheinen
als Beweise der Existenz höherer Realitäten und
ihrer zumindest temporären Anwesenheit in
unserer Welt zu gelten.“[27]

Wir finden diese Darstellungen dreimal in St.
Wolfgang, am Hauptaltar, an der Südwand des
Langhauses und im südlichen Bogenfeld.

Dort erkennt man bei genauem Hinsehen auf der
Kreuztragung ebenfalls Fußspuren. Es sind die
schattenhaft dargestellten Fußabdrücke, die der
das Kreuz tragende Christus im Straßensand
hinterlässt.

Hinter den etwas einfach anmutenden
Erzählungen verbirgt sich also nicht nur fromme
katholische Gläubigkeit. Dass diese höhere
Realität auch negativer Art sein kann, das belegt
die Sage vom Teufelstritt im Münchner Dom.[28]

24



SEITENALTÄRE

Die vor die Altarwand gezogenen Seitenaltäre bilden den äußeren Rahmen für das
Geschehen im Chorraum.

Sie waren vor den Renovierungsmaßnahmen im 19. Jh. wohl am stärksten vom Verfall
durch Feuchtigkeit bedroht. Im Wesentlichen unter Belassung des
entstehungszeitlichen Materials wurden damals die Schreinkästen gesichert und (z. B.
die Rückwand) farblich unter Berücksichtigung fragmentarisch erhaltener Farbreste aus
der Entstehungszeit neu gefasst.

Auch die figurale Ausstattung wurde dabei verändert, z. B. wurde am rechten Altar statt
einer bildlichen Darstellung der Dreifaltigkeit - s. Blutenburgkapelle - die Figur des
Auferstandenen eingefügt.
Ursprünglich sind wohl nur noch die Figuren des hl. Leonhard, Antonius und Laurentius,
während die anderen zwar gotisch, aber im örtlichen Herkommen nicht nachweisbar
sind.

25



Der linke Altar zeigt St. Wolfgang (mit Bischofsstab und Kirchenmodell), die
Madonna mit Kind und den Hl. Leonhard.
Das linke Bild schildert das Martyrium des Hl. Sigismund. Der Hl. Sigismund,
König v. Burgund (516-523), war bereits um 500 vom arianischen zum kath.
Glauben übergetreten; er wurde von den Franken besiegt und bei Orleans
mit seiner Familie getötet. Er ist Namenspatron des herzoglichen Erbauers d.
Kirche und Diözesanpatron.
Das Bild rechts zeigt den Hl. Leonhard, der sich den in Ketten und im Stock
liegenden Gefangenen zuwendet. Leonhard (geb. um 500, fränkischer
Herkunft) wird wegen seiner Stellung am Hof des Frankenkönigs Chlodwig
Fürsprecher der Gefangenen. Die Verehrung als Viehpatron setzt erst im 16.
Jh. ein; dabei werden die Gefangenenketten in Viehketten umgedeutet .[29]

SEITENALTÄRE

26



Der rechte Altar zeigt Antonius den Einsiedler (geb. um 250). Er gilt neben
Johannes d.T. und Onuphrius als Begründer des abendländischen
Mönchtums. Sein Attribut, das Schwein, ist Zeichen der Machtlosigkeit des
Teufels. Der nach Antonius benannte Orden der Antoniter hatte das Privileg,
Schweine durch die Dörfer zu treiben . Mittelpunkt des Seitenaltars ist die
größenmäßig nicht stimmige (deshalb auf einen Sockel gestellte Figur des
Auferstandenen (IHS = Jesus Hominum Salvator) sowie Laurentius mit Rost
und (verloren gegangener) Palme als Zeichen des Martyriums.

[30]

Auf den Altarbildern links der Hl. Sebastian (röm. Soldat z. Zt. Diokletians)
und rechts der Hl. Laurentius. Da Antonius und Sebastian als Pestheilige
(Umdeutung der Pfeile als Pestpfeile) gelten und meist zusammen mit
Laurentius dargestellt werden, dürfte der Altar wohl in erster Linie der
Andacht in Zeiten der Pest, die im Ausgang des 15. Jh. München häufig
heimsuchte, gedient haben .[31]

SEITENALTÄRE

Auf den Predellen der beiden Seitenaltäre ziehen jeweils „Vera Icon“ Darstellungen
(Schweißtuch der Veronika, jeweils von zwei Engeln gehalten) den Blick des
Betrachters auf sich. Dieser Typus des des Andachtsbildes findet sich ab dem 15. Jh
vor allem im Alpenraum häufig an der Vorder- oder Rückseite des Altarsockels.
Dieser dem Ort der liturgischen Opfererneuerung auf dem Altartisch
nächststehende Rentabelteil legte in der Spätgotik die Anbringung eines
Christusbildes nahe.[32]

27



Besondere Beachtung verdient an der
Südwand des Langhauses die, in
Oberbayern sehr seltene, aus Backstein
gemauerte Kanzel mit einem gemalten um
Raumtiefe bemühten Schalldeckel.

Bei der skizzenhaften Darstellung der
Kirchenväter, können nur Gregor (Tiara)
und Hieronymus (Kardinalshut) klar
zugeordnet werden.
Nicht eindeutig zu identifizieren sind
Augustinus (i.d.R. Ornat mit Pontifikalien
und Buch) links neben der sehr engen
Treppe und Ambrosius (Bischof von
Mailand mit Bischofsmütze) ganz rechts.

Der Kanzel gegenüber befand sich
ursprünglich eine Erasmus Grasser
zugeschriebene Kreuzesgruppe; sie ist
heute im Bayerischen Nationalmuseum. An
ihrer Stelle hängt nun ein 2012
restauriertes Kruzifix, dessen Herkunft
nicht gesichert, das aber wohl etwas
später als die Erbauungszeit zu datieren ist.

28



Erwähnenswert ist überdies die
reichverzierte, auf einer Eichensäule
ruhende Empore mit Leisten im sog.
Flachschnitt (beim Schnitzen wird die
Kontur des aufgezeichneten Motivs durch
einen schräg nach außen verlaufenden
Schnitt umrissen) und 13 Feldern, von
denen jedes zweite ornamentiert ist.

Die Orgel, vermutlich erbaut von Georg
Beer in Erling bei Andechs, wurde 1847
von St. Martin, Untermenzing gekauft.
Trotz mehrerer Reparaturen im letzten
Jahrhundert verfiel die Orgel und war
kaum noch bespielbar, bis man ab 1976
auch die Wiederherstellung der Orgel
einleitete, sodass die Orgel am Heiligen
Abend 1982 zum ersten Mal wieder beim
Gottesdienst erklang.
Die Orgel hat 8 Register auf einem Manual
und Pedal. Disposition: Principal 8‘, Octave
4‘, Mixtur 2 2/3‘, Gamba 8‘, Salicional 8‘,
Gedeckt 8‘, Flöte 4‘, Subbaß 16‘, Cello 8‘
(ohne Funktion).[33]

Die Langhausdecke, deren Auf-
hängung am Dachstuhl verschalt ist,
erinnert an Kirchen in Graubünden.
Ein von Holzklammern. . gehaltener
Unterzug läuft in der Deckenmitte
dem Hochaltar entgegen. Die
Deckbretter sind über einer
schwarzbraunen Lasur mit einem
schablonenhaften Ornamentband in
verschiedenen Mustern bemalt; von
der ursprünglichen Bemalung dürften
nur noch wenige Teile im Original
erhalten sein.

[31]

Der im Rahmen von Führungen
zugängliche Bereich des Dachstuhls
dürfte in seiner Originalität einmalig
sein.

29



GEGENWART

Die Gegenwart hinterlässt mit den schmiedeeisernen Leuchtern,
dem Ambo und dem Ewigen Licht ihre Spuren.

Von Otto Baier stammt auch die in sog. Tombak-Technik gefertigte Wetterfahne
auf dem Dach. Der Hl. Wolfgang, im Innern der Kirche Zentralfigur des
Altarschreins, wird hier noch einmal abstrahiert dargestellt. Bischofsmütze und -
Stab symbolisieren ihn; sein Attribut, das Kirchenmodell, ist auf den zur Seite
offenen Grundriss einer Kirche reduziert. Das umrahmende Ornament greift zurück
auf jenes im Wappenfries unter der Dachtraufe der Kirche.

Kostbar in der Pippinger Kirche sind vielleicht nicht alle Einzelstücke. Wohl aber
vermitteln sie in ihrer Gesamtheit den authentischen Eindruck eines
mittelalterlichen Kunstwerks.

Der Obermenzinger
Otto Baier (geb.
1943) hat sie
geschaffen.
Kunsthandwerk von
höchstem Niveau
verbindet sich hier
auf glückliche
Weise mit
Empfindsamkeit für
den
mittelalterlichen
Raum.

30



Literaturverzeichnis
 

 Franz Schaehle: „Die Hofmark Menzing“ 1927, S. 40; Pasings Entwicklung“, Selbstverlag 1915, S. 18.[1]

    Joh. G. Böhmer, Amperland 2025, S. 134 f“
 Im einzelnen Dorit-Maria Krenn /Werner Schäfer, „Wer war Agnes Bernauer“ Verlag Attenkofer 2015;

Herbert Ropsendorfer, „Über die historische Bernauerin“, Deutsche Richterzeitung 1988 S. 443 ff. 

[2)

 Vgl. dazu Ulrike Götz, „Kunst in Freising ...1696-1727“, Schnell &Steiner Verlag 1992, S. 28 ff[3]

 Otto-E.Wolf, in Blutenburg, Beiträge zur Geschichte von Schloss und Hofmark Menzing, Haus der
Bayerischen Geschichte 1983, S. 142 ff insbes. S. 152 ff.

[4]

 Kirchenführer St. Quirin München-Aubing, Verlag Norbert Dinkel Martinsried[5]

 Adolf Thurner „Zu Unerer Lieen Frau in Pasing“ Ursula Thurner Verlag, 2000, S. 15ff[6]

 Gerhard Ongyerth / Hanns-Martin Römisch „Barockes Kanalsystem und Sichtachsen in und um
München“ S. 14; nicht veröffentlichter Beitrag, Erzbischöfliches Ordinariat München, Baureferat

[7]

 Richard Bauer, Oberbayerisches Archiv, 128,2004, S.11ff/S.17, ders.(vor allem für den Lehensbesitz
Laim und Pasing) in “Monachium Frisingense“ München 203, S. 31 ff.

[8]

 Zu dieser Entwicklung: Matthias Becher in „zur Debatte“ 2012 S. 34[9]

 Romuald Bauerreiss, „Kirchengeschichte Bayerns“ Bd. 1 EOS-Verlag 1974 S. 87[10]

 Lothar Altmann und Wilhelm Gessel in Beiträge zur altbayerischen Kirchengeschichte – Deutingers
Beiträge 33 – 1981 S. 178

[11]

 Dieter Birmann, Amperland 1987, S. 388 ff[12]

 Ernst. Buchner, Münchner „Spätgotische Kunst.– Pipping und Blutenburg“ in „Der Mönch im
Wappen. Aus Geschichte und Gegenwart des katholischen München“ München 1960,  S. 134; a.M.
Lothar Altmann, Amperland 1990, S. 568

[13]

 E.Buchner wie oben Fn 13[14)

 Dokumentationen des Erzbischöflichen Ordinariats München, 2-2013, München-Pipping, Filialkirche
St. Wolfgang 2009-2013

[15]

 Jan Polack „Von der Zeichnung zum Bild“ Katalog zur Ausstellung des Diözesanmuseums für
christliche Kunst München und Freising, 2004, S. 11 ff (Chris Loos) und S.15 (Peter B. Steiner) 

[16]

 Kornelius Otto in „Monachium Sakrum – Festschrift zur 500-Jahr-Feier der Metropolitankirche Zu
Unserer Lieben Frau in München“ Band II 1994 S.281 ff, 292

[17]

 Hanna Bösl / Wilfried Bahnmüller „Jan Polack“ Pannonia Verlag 1988, S.18[18]

 Heinrich Krauss/Eva Uthemann „Was Bilder erzählen“ C.H.Beck-Verlag 2003, S. 296[19]

 Peter Hawel, Lexikon zur Kunst & Geschichte, Hawel Verlag 2005, S.747; ausführliche Schilderung
in Richard Benz, „Die Legenda aurea“ Verlag Lambert Schneider, 1975, 583 ff

[20]

Für dieses Bildmotiv ist - dem Text des Evangeliums folgend – in der Ikonografie auch die
Bezeichnung „Noli me tangere“ geläufig, Heinrich Krauss / Eva Uthemann, aaO, wie oben Fn 18, S. 308

[21] 

 Liebeskind, Monumente, 2022 S. 10 ff, Dulau, „Das Münster“ 2006 S. 337 ff, Susanne Fischer, „Die
Fenster in der Münchner Frauenkirche“ in „Monachium Sacrum“ Bd. II, 1994 S. 395 

[22]

 Alfons Pöhlein, „-Die Fresken in der Kirche zu Pipping“, Obermenzinger Hefte 1969, S. 39 ff/43[23]

 Ernst Buchner, wie oben Fn 13, S. 136, Kornelius Otto, wie FN 17, S., 291[24]

 Rudolf Zinnhobler, „Der heilige Wolfgang“ Oberöstereichischer Landesverlag Linz 1975[25]

 Wolfgang Preiss-John „Wolfgang von Pfullingen, Schwabenverlag 1994, S. 59[26]

 Julia Hegewald/Ralf Krumeich, Antike Welt, 2021 Heft 1 S,39 ff/47[27]

 Gisela Schinzel Pent aaO S. 69[28]

 Ausführlich Günther Kapfhammer, „St. Leonhard zu Ehren“, Rosenheimer Verlag, 1977, S. 19ff, 33 [29]

 Martin Glaubert in SZ vom 31.12.2014 Nr. 300, S. 20[30]

 Reinhard Bauer/Ernst Piper, „München, die Geschichte einer Stadt“ Piper-Verlag, 1993, S.59 f.[31]

 Vgl.“Vera Icon – 1200 Jahre Christusbilder“ Ausstellungskatalog des Diözesanmuseums für
christliche Kunst Freising, 1987 S. 49/50 

[32]

 Eduard Steinbügl, Kirchenmusiker Leiden Christi, A. Thurner, Die St. Wolfgang-Kirche zu Pipping; München
1990, S. 107; Lothar Altmann, Amperland 1990 S. 570.

[33]

31



 
Impressum:
Herausgeber: Pfarrei Leiden Christi
Text: Prof. Dr. Johann Wittmann
Gestaltung: Alfred Hechenberger
Bilder: Kurt Weigl
 


